
DAS KABULER MUSIKERVIERTEL
KUCHEH KHARABAT: GESCHICHTE
EINER LAGE

Seit seiner Einrichtung in den 1870er Jahren hat das Kabuler

Musikerviertel Kucheh Kharabat die Phantasie vieler Afghanen

beflügelt. Das Viertel wurde seither als Ort betrachtet, an dem

lange Zeit traditionelle Lebens- und Überlieferungsformen das

Leben seiner Bewohner prägten, bis diese zunehmend in

Konflikt und Austausch mit Entwicklungen der Moderne

gerieten. Aus solchen Verortungen zwischen Tradition und

Moderne wird heute meist die Rolle von Musik bei der Formung

kultureller Identitäten in Afghanistan bestimmt.

Meist wird die Kucheh Kharabat als Ort eines traditionellen

Kontinuums beschrieben und ist damit zu einer Chiffre

nationalen Kulturverständnisses geworden, die beinahe

verdeckt, wie der Ort neben der symbolischen, eine tatsächliche

räumliche Wirkung entfaltet hat.

SCHLAFFKE.COM

http://schlaffke.com/
http://schlaffke.com/






Filmemacher durch seinen von Granaten eingeebneten

Geburtsort und identifiziert dabei die Lage von Wohnhäusern der

angesehensten Kabuler Musikerfamilien. Anhand von vagen

Lehmanhäufungen lassen sich deren Grundrisse gerade noch

erahnen. Die Zerstörung hat auf diese Weise das soziale Gefüge

der Künstlergesellschaft, die hier ihr Zuhause hatte,

gewissermaßen als Kartenabdruck im Boden freigelegt – eine

Karte, die nun erst vor Ghulam Hussain ausgebreitet sichtbar

wird und die er im Gehen aus der Erinnerung beschriftet: „Hier

war das Haus von Ustad Sarahang, hier war das Haus von Ustad

Rahim Bakhsh, hier war das Haus von Ustad Mohammad

Omar…“

Ghulam Hussein rekonstuiert auf diese Weise eine

Erinnerungsgeschichte afghanischer Musik auf einer mentalen

Karte aus Namen, Texten und Klängen. Die Kucheh Kharabat

kommt dabei als das konkrete Stadtviertel, ebenso wie als ein Ort

der Andersheit im Verhältnis zur angrenzenden Stadt in den

Blick. Seit Foucault 1967 den Begriff der Heterotopie geprägt hat,

wurde diese These schon auf so gut wie jeden gegenwärtigen

Stadtraum übertragen, aber auf kaum einen Ort treffen

Foucaults Überlegungen zum heterotopischen Potential von

Orten so zu, wie auf das Kabuler Musikerviertel. In seinem

Aufsatz aus dem Jahr 1967 definiert Foucault eine Reihe von

Eigenschaften für Orte, die gegenüber dem sozialen Gefüge der

Gesellschaft eine Sonderrolle einnehmen.

Heterotopien wäre demnach wirkliche Orte, wirksame Orte, die in

die Einrichtung der Gesellschaft hineingezeichnet sind, sozusagen

Gegenplazierungen oder Widerlager, tatsächlich realisierte Utopien,

in denen die wirklichen Plätze innerhalb der Kultur gleichzeitig

repräsentiert, bestritten und gewendet sind, gewissermaßen Orte

außerhalb aller Orte, wiewohl sie tatsächlich geortet werden können.

[3] Sie wären außerdem „Orte, die in Beziehung mit allen anderen

Orten stehen, aber so, dass sie alle Beziehungen, die durch sie

bezeichnet, in ihnen gespiegelt und über sie der Reflexion zugänglich

gemacht werden, suspendieren, neutralisieren, oder in ihr Gegenteil



verkehren.“ [4]

Die Wirkungen, die von der Kucheh Kharabat ausgingen, sind

genau in dieser Art widergelagert und der zerstörte Ort in Kabul

steht auf diese Weise bis heute in Verbindung nicht nur mit den

Erinnerungen der Afghanen sondern nun auch mit den

Institutionen des Westens, die in gegenwärtige afghanische

Kulturpolitiken verwickelt sind und so auch deren Lagerung

spiegelt. In welcher Weise der wirkliche Ort Kharabat sich als

heterotopisch wirksamer Ort in seine Umgebung

hineingezeichnet hat, und wie sich die utopische Aufladung des

realen Ortes vollzieht, will ich im Folgenden genauer erörtern.

2. Historie des Raums
Foucault skizziert zunächst in seinem Aufsatz die Historizität

des Raums in der abendländischen Erfahrung. Demnach wäre

das mittelalterliche Denken in Lokalisierungen abgelöst von

einem Prozess der Ausdehnung, der heute in eine Erfahrung von

Lagerungsbeziehungen mündet. Die Geschichte der Kucheh

Kharabat beginnt zu einem Zeitpunkt, als diese abendländische

Erfahrung sich schon weit in den Orient hinein erstreckt hatte.

Karten von Kabul Ende des 19. Jahrhunderts zeigen die Stadt

eingespannt in die geopolitische Interessenlage. Es handelt sich

um britische Militärkarten, welche die Aufmarschrouten der

britischen Strafexpedition von 1878 festhalten. Sie sind

ausgerichtet auf den Bala Hissar, den Festungsberg, auf dem sich

der Palast der Kabuler Amire befand. Amir Sher Ali Khan, der

Afghanistan in den 1860er Jahren regierte, hatte den Anlass für

die britische Intervention mit der Einrichtung einer russischen

Gesandtschaft in Kabul geliefert. Die Anglo-Russischen

Interessen waren schon 1869 auf einer Konferenz im indischen

Ambala diskutiert worden, an der Amir Sher Ali Khan

teilgenommen hatte. Vermutlich während dieser Verhandlungen

beeindruckte ihn die Musikkultur am Hof des indischen

Fürstentums. Der Eindruck muss so nachhaltige Wirkung gehabt











3. Unvereinbare Orte am gleichen Platz

Ein Video auf Youtube unter dem Titel „Beltoon wa Khomari

House Party Part 1“ zeigt eine Szene, die sich Anfang der 1980er

Jahre so wiederholt in einem der Häuser der Kucheh Kharabat

zugetragen haben dürfte.

Wir sehen eine Party im Zustand fortgeschrittener Entgrenzung.

Eine Gruppe von Musikern spielt. Die Aufmerksamkeit der

Kamera gilt der Sängerin Khomari, die unübersehbar eine

außergewöhnliche Erscheinung darstellt.

Die junge Frau sitzt vor den Musikern auf dem Boden. Sie trägt

ihre langen dunklen Haare offen. Schweiß läuft ihr über die Stirn.

Immer wieder zieht sie an einer Zigarette offensichtlich

narkotisierenden Inhalts. Sie singt augenscheinlich in stark

berauschtem Zustand. Außer Khomari befinden sich im Raum

Manchmal bin ich Moschee, manchmal bin ich Kirche,

und manchmal bin ich Kaaba und Mekka.

(Mastan Shah Kabuli)

Beltoon wa Khomari House Party Part 1



ausschließlich Männer. Unter deren teils fassungslosen Blicken

und begleitet von Anfeuerungsrufen beginnt die junge Frau

extatisch zu tanzen, bis sie sich erschöpft wieder zu Boden setzt.

[10]

Eine zweites Video unter dem Titel „Afghani Kharabati Music“

zeigt eine Gesangsmeditation in einem Kabuler Sufischrein. Die

Aufnahme entstand in den 2000er Jahren, hätte sich aber in

dieser Form auch zeitgleich mit Khomaris rauschhafter

Tanzeinlage beobachten lassen, z.B. im Asheqan wa Arefan –

einem Sufischrein, der unmittelbar an die Kucheh Kharabat

grenzt und in dem solche Sufi-Meditationen regelmäßig von den

Bewohnern der Kucheh Kharabat besucht wurden. Wir sehen den

Schrein dichtgedrängt mit Männern gefüllt, die begleitet von

einem kleinen Ensemble von Musikern in Trance fallen. Helfer

verteilen Tee, fromme Männer in Mediation versunken,

klatschen den Rhythmus der Musik mit Klangholzblöcken oder

mit den Händen. Der Sänger stimmt ein Ghasal an, welches das

Konzept mystischer Transgression schon im Titel hat: „Man

jane Kharabatam, Shon jane Kharabatam – ich bin der Geliebte

von Kharabat.“ Die Zuhörer zeigen verschiedenste Reaktionen

von Trancezuständen und reagieren mit unterschiedlichsten

Afghani Kharabat Music



lebhaften Gesten auf die Verse des Ghasals, die der Sänger

vorträgt.[11] [12]

In den beiden Szenen stellen sich zwei vollkommen

unvereinbare reale Orte im lokalen Zusammenhang dar –

Bordell und Heiligenschrein. Der Raum des Sakralen und des

Profanen kommen darin scheinbar mühelos gemeinsam

nebeneinander zur Vorstellung.

Wenn auch die kontroversen Praktiken auf die entschiedene

Ablehnung nicht nur des Klerus stoßen, sondern gesellschaftlich

vollkommen tabuisiert bleiben und so die extremsten

Gegenreaktionen provozieren, sind es doch genau diese

disparaten Praktiken, die zur heterotopischen Aufladung des

Ortes beitragen.[13]

Sie eröffnen erst jenen illusionären Raum, der der Gesellschaft

ihre gegensätzlichsten Möglichkeitsformen vorführt, und

entlarvt gewissermaßen den ganzen realen Raum und alle realen

Orte, an denen das menschliche Leben eingeschlossen ist, als noch

größere Illusion.[14]

4. Die Funktion des Spiegels

Rose und Spiegel, Sonne und Mond – was sind sie?

Wohin wir blicken, war dein Antlitz nur.

(Khwaja Mir Dard) [15]

http://schlaffke.com/wp-admin/post.php?post=815&action=edit#_ftn15
http://schlaffke.com/wp-admin/post.php?post=815&action=edit#_ftn15
http://schlaffke.com/wp-admin/post.php?post=815&action=edit#_ftn15


Wir machen einen Sprung in die nähere Gegenwart, in eine

Szene, in der sich die utopische Aufladung des anderen Orts

Kharabat noch einmal für einen Augenblick vollzieht. Die Szene

spielt in einem Wohnblock des Mikrorayons im Nordosten

Kabuls.[16] In dem Plattenbau russischen Typs aus den frühen

1980er Jahren, hat die Familie Bakhsh eine Wohnung gemietet.

Der Name Bakhsh nimmt auf der Landkarte der Kabuler

Musikszene einen breiten Raum ein. Er wird besetzt von der

Erinnerung an den Sänger Ustad Rahim Bakhsh. Muhammad

Rahim Bakhsh wurde 1922 in der Kucheh Kharabat geboren. Der

Gesangsunterricht den er dort erhielt, fiel in die Zeit, in der das

Kabuli Ghasal dabei war, seine spezifische Form zu finden. Im

Juli 2014 trifft ein Teil der weitläufigen Familie Bakhsh in

besager Plattenbauwohnung zu einer Verlobungsfeier

zusammen. Eine Reihe von Rahim Bakhshs Söhnen, Enkeln und

Urenkeln haben sich auf dem Boden vor einem Fernsehschrank

niedergelassen. Die Wand schmückt ein Teppich mit dem Bild

der Kaaba in Mekka. Ein Harmonium wird gebracht. Auf die Bitte

des Besuchers um ein Lied, dass die Bedeutung von Kharabat

wiedergibt, beginnt Raji Bakhsh, ein Ghasal vorzutragen. Er

singt zunächst noch ohne Worte einstimmende Melodiefiguren,

die von seinen Brüdern ergänzt werden. In den so eröffneten

Klangraum, setzt der Text mit folgender Zeile ein: „…nachdem

mich dein Blick getroffen hat, werden die Worte Schenke und

Weinglas nie wieder das gleiche bedeuten…“

Ustad Salim Bakhsh "Aheste Bero"
Markus Schlaffke

04:05



Es ist dieser Moment, in dem sich das ganze semantische Feld

des Begriffs Kharabat entfaltet, denn jedes einzelne dieser Worte

stellt im Medium des Ghasalverses eine mehrfach codierte

Repräsentation dar. Ein Wörterbuch der Sufi-Terminologie

würde eine erste Entschlüsselung folgendermaßen vornehmen:

Wein/Weinglas = Gottesliebe, Weinschenk = Gott, Schenke =

Herz des Mystikers. Es handelt sich dabei aber zunächst nur um

Konventionen, die den Eingang in einen speziellen

Erfahrungsraum markieren.

Es ist nötig, die Topografie dieses Raums etwas genauer zu

betrachten, denn der mystische Erfahrungsraum ist

bemerkenswerterweise im Bild des Spiegels aufgehoben.

Foucault hatte ja das Bild des Spiegels herangezogen, um die

Verflechtung von utopischem und realem Raum zu

demonstrieren, in welcher der reale Spiegel eine

Differenzerfahrung erzeugt:

„Durch den Spiegel entdecke ich, dass ich nicht an dem Ort

bin, an dem ich mich befinde, da ich mich dort drüben sehe.

Durch diesen Blick, der gleichsam tief aus dem virtuellen

Raum hinter dem Spiegel zu mir dringt, kehre ich zu mir

selbst zurück, richte meinen Blick wieder auf mich selbst und

sehe mich nun wieder dort wo ich bin. Der Spiegel

funktioniert als Heterotopie, weil er den Ort, an dem ich bin,

während ich mich im Spiegel betrachte absolut real in

Verbindung mit dem gesamten umgebenden Raum und

zugleich absolut irreal wiedergibt, weil dieser Ort nur über

den Punkt jenseits des Spiegels wahrgenommen werden

kann.[17]

Michel Foucault



Foucaults Spiegelbild steht in einer gewissen Analogie zum

mystischen Erfahrungsraum, insofern es einer subjektiven

Wahrnehmungskorrektur dient.In der Sufiterminologie wird der

Standort des Spiegels aber leicht verschoben. Muhammad Nasir

Andalib, ein Sufi-Mystiker aus dem 18. Jahrhundert, spricht vom

Wort Allahs, dass „in der Farbe des Lichts auf den Spiegel der

Einbildungskraft geschrieben ist.“[18]

Der Spiegel, der die Differenzerfahrung des Subjekts möglich

macht, wird auf diese Weise in das Subjekt selbst hineingerückt.

Damit wird der Blick aus dem virtuellen utopischen Raum, zum

Blick Gottes, der auf den Gottschauenden fällt. Dieser Spiegel ist

nicht der reale heterotopische Spiegel Foucaults. Er ist dennoch

ein analoges Raummodell, aus dem höchst reale Praktiken

abgeleitet werden.

Denn für den mystischen Adepten folgt aus seiner eigenen

Differenzwahrnehmung ein Prozess der Entsubjektivierung –

eine schrittweise durch Praktiken der Askese und Extase

eingeübte Mimesis an die göttliche Einheitserfahrung.[19]

Es handelt sich dabei um Praktiken, die hartnäckig die

Subjektstrukturen abtragen. Khwaja Mir Dard, ein weiterer

Mystiker aus dem 18. Jahrhundert stellt das Spiegelbild als

Praxismodell folgendermaßen vor:

In dieser Metapher wird die Seele so zu einem Spiegel, dessen

getrübter Zustand solange poliert werden muss, bis der

materielle Körper selbst mit dem Aufglanz göttlicher Allheit in

„Meine Trübe ist der Aufglanzpunkt des Lichtstrahls der

Reinheit. Wie sehr ich auch Eisen sein mag, Stoff doch für den

Spiegel bin ich.“[20]

Khwaja Mir Dard



Übereinstimmung gebracht ist.

Die Musiker der Kucheh Kharabat waren ganz gewiss keine

Sufiheiligen. Wenngleich auch eine Reihe von prominenten

Sängern wie Ustad Sarahang aktive Mitglieder in Sufi-Orden

waren, ist die Alltagspraxis der Musiker wohl eher im Bereich

des Profanen zu suchen. Aber innerhalb der dichterischen

Konzepte halten sich die Kabuler Sängerpoeten auf eine gewisse

Weise im utopischen Raum und im materiellen Raum zugleich

auf und es gelingt ihnen offenbar, zwischen diesen beiden einen

Prozeß der Vermittlung zu stiften.

Foucault hat offengelassen, in welcher Weise der heterotopische

Ort utopisch affiziert wird. Die Frage ist nun, ob sich dieser

Vorgang aus dem Verhältnis des poetischen Raums zum realen

Raum genauer bestimmen lässt.

5. Der poetische Raum
Viele der mystischen Ghasale, die zum Kernrepertoire der Sänger

aus der Kucheh Kharabat gehörten, formulieren provokante

Gedanken. Einen Teil ihrer Wirkkraft verdanken sie zweifellos

dieser politischen Ebene, die in den Texten auch angelegt ist.

Liegt darin aber auch die Wirkung, in der die

Zuhörergenerationen so nachhaltig angerührt wurden?

Die Namensgebung des Musikerviertels gibt einen Hinweis

darauf, dass dieser Frage auch mit Überlegungen zum

poetischen Raum nachgegangen werden muss, denn als

Ortsname ist der Begriff Kharabat gewissermaßen etymologisch

Ich bin der Spiegel von Gottes Sein.

Ich bin die Himmelssonne.

((MMaassttaann  SShhaahh  KKaabbuullii))



in die Struktur mystischer Poesie eingebunden. Der Name ist

zunächst aus dem arabischen بارخ  (charāba) für Ruine abgeleitet.

Im Persischen wird er außerdem als Synonym für Schenke,

Spielcasino und Bordell genutzt. In der Sufiliteratur taucht der

Begriff durchgehend als metaphorische Institution auf, wo er

eben jenen eingeebneten, verwüsteten, ruinierten – und so für

die Unio Mystica bereiteten Seelenzustand meint, und so die

typische Verwirrung in der Rezeption mystischer Poesie stiftet.

Die Interpreten der doppeldeutigen Verse suchen daher meist

nach den Beziehungen zwischen den wörtlichen und

metaphorischen Ebenen und fragen, ob  man sie profan oder

sakral interpretieren müsse,  ob  Rumi den leibhaftigen oder den

göttlichen Geliebten anspricht, ob die Kucheh Kharabat ein

Heiligenschrein oder ein reales Bordell sei.

Zweifellos war sie letzteres auch. Die Rezeption belässt es denn

auch meist bei dieser Feststellung – die mystische Poesie würde

zwischen den Polen des Profanen und Sakralen schillern, und

ihre poetische Qualität läge in diesem Schwebezustand, der

einen alternativen Blick auf den realen Raum, und damit eine

Neuperspektivierung der individuellen Erfahrung möglich

macht.

Den realen Raum würde der poetische Ausnahmezustand

schmücken und durch die Sonderrolle der Poesie auszeichnen.

Für den Literaturwissenschaftler Martin Endres liegt dieser

Deutung jedoch eine eingeschränkte Vorstellung des poetischen

Raums zugrunde, die permanent nach Entsprechungen der

fiktionalen Objekte im empirisch-geografischen Raum sucht. Als

›poetisch‹ würde in dieser Sichtweise der Raum meist dann

klassifiziert, „wenn die (fiktionalen) Objekte keine eindeutige und

logische Topologie bzw. störungsfreie Orientierung im empirisch-

geographischen Raum mehr zulassen.“[21]
Martin Endres schlägt statt dessen in seinem Aufsatz

„Überlegungen zu einer konfigurativen Poetik“ vor, dass Dichtung

nicht (nur) eine alternative Perspektive auf etwas ihr Äußerliches

darstellt. Vielmehr müsse Poesie als ein Raum gedacht werden, der



negiert, geographisch zu sein, der nicht lokal situierbar ist, auch

nicht in der Sprache, sondern der durch die Sprache und als ein

ausgezeichnetes Sprechen schon immer Raum ist.[22]
Demnach würde erst dann, wenn keine realen (sprachlichen)

Entsprechungen zwischen dem poetischen Raum und dem

empirischen mehr möglich sind, eine Übertragung des

utopischen auf den realen Raum möglich. Hier könnte der

Moment bezeichnet sein, in dem Orte mit utopischen Potential

aufgeladen sich als Heterotopie darstellen, und auch Endres

denkt diese Übertragung bewusst induktiv:

„Die Ordnung des physikalischen Raumes kann nur von Seiten des

Poetischen erfahren und gedacht werden, jedoch nicht umgekehrt.

Jede Applikation und Übertragung des Außersprachlichen auf den

sprachlichen Raum wird der monadisch-immanenten Logik des

Letztgenannten nicht gerecht und degradiert das Poetische zur

sekundären Repräsentation, zur ästhetischen Kopie.“[23]
In dieser Weise stellen der sakrale und der profane Raum keine

Gegensatzpaare mehr dar. Mit anderen Worten, es spielt

überhaupt keine Rolle, ob Kharabat nun der Ort ist, an dem die

Gottesliebe ausgeschenkt wird, oder realer

Schwarzmarktschnaps.Vielmehr kann der eine Ort nur durch das

Durchlaufen des anderen erfahren werden.

Das ist der Einsatzpunkt auf den die Ghasalzeile trifft. Es ist der

Moment, in dem Rafi Bakhsh und alle seine Vorgänger die Zeile

ausgesprochen haben und in der den Zuhörern ihre Situation

offenbar wird. Endres macht weiterhin auf den Moment der

Realisierung aufmerksam, in welcher sich „Das Subjekt durch die

Strukturlogik des poetischen Raumes einer Ordnung bewusst wird,

die es schrittweise selbst (mit)entfaltet und die schließlich zugleich

auf die Ordnung verweist und die Ordnung erfahrbar macht, in der es

sich bereits vor dieser Tätigkeit befunden hat: dem geographisch-

außersprachlichen Raum.“[24]
Als mit den Scud Raketen des Mudshaheddin Warlords

Gulbuddin Hekmatyar im Bürgerkrieg 1992 die

Machtverhältnisse um Kabul neu vermessen wurden, legten die

Schussbahnen ein weiteres Mal ein neues Raster von politischen



Koordinaten über die Stadt. Es erweiterte eine Reihe von

Perspektivierungen, in der auch die Lage der unscheinbaren

Künstlergasse Kucheh Kharabat mehrfach neu bestimmt wurde.

Hekmatyars Scud-Raketen schlugen schließlich auch in das

semantische Herz des Ortes ein, denn unter den schillernden

Assoziationen, die der Topos Kharabat in der persischen Sufi-

Poesie aufruft, ist es die Bestimmung von Kharabat als Ruine, die

an dem realen Ort auf tragische Weise zu sich gekommen ist. Die

mystische Metapher bezeichnet jedoch den verwüsteten Zustand

der Seele, in dem die widerständigen Strukturen des Subjekts

eingeebnet sind und so durchlässig für die Erfahrung der

Gottesbegegnung werden. Die Funktionen, die dem realen Ort

Kharabat aus dem psychohygienischen Modell der mystischen

Poesie heraus zukamen, werden in den heutigen

Identitätsfindungen von vielen Afghanen schmerzlich vermisst.

Denn die Heterotopien des Kabuls von heute sind die Wedding

Halls, Shopping Malls, Guarded Communities, Verbunkerten

Botschaften und die Kolonien außerhalb der Grenzen – also wir

selbst.

[1]John Baily, Songs from Kabul: The Spiritual Music of Ustad Amir

Mohammad, SOAS Musicology Series (Burlington, VT: Ashgate,

2011)

[2] Royal Anthropological Institute of Great Britain and Ireland.,

A Kabul Music Diary, Ethnographic Video Online, Volume 2

(London, UK : Royal Anthropological Institute, 2003).

[3] Michel Foucault, ‘Von Anderen Räumen’, in Raumtheorie.

Grundlagentexte  Aus Philosophie Und Kulturwissenschaften, ed. by

Stephan Günzel, Jörg Dünne, and Hermann Doetsch, Suhrkamp-

Taschenbuch Wissenschaft : Stw. – Berlin : Suhrkamp, 1968-,

1800 (Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1967), pp. 317–27.

[4] Foucault.



[5]John Baily, War, Exile and the Music of Afghanistan: The

Ethnographer’s Tale, SOAS Musicology Series (Burlington, VT:

Ashgate Publishing Company, 2015).

[6] Neil MacGregor, Eine Geschichte der Welt in 100 Objekten,

trans. by Andreas Wirthensohn, Annabel Zettel, and Waltraud

Götting, 6th edn (München: C.H.Beck, 2015).

[7] Es handelt sich um die in den indischen Gharanas üblichen

Rituale der Stiftung von Lehrer/Schülerbeziehungen, Regeln der

Familienstandsbewahrung und um andersartige religiöse Formen, in

denen mystische Praktiken der Sufi-Orden in Opposition zum

orthodoxen Islam ausgeübt wurden.

[8] Baily.

[9] Diese ästhetischen Transformationen war nicht nur eine

stilistische Frage, sondern etablierten auch ein Format als

künstlerisches Ideal, dass in besonderer Weise geeignet war,

komplexe und kontroverse Inhalte in den Alltag der Zuhörer hinein

zu vermitteln.

[10] https://www.youtube.com/watch?

v=y_6qRZ-4QiI&list=PLpj-LsviZeqwL-X559Q6599V4FgsUx9XO

[11] https://www.youtube.com/watch?

v=DgjXO8ncfaU&list=PL6D56692F59D0AEF3

[12] Konzerte, auf denen vorrangig Ghasale mystischen Inhalts

vorgetragen wurden, fanden keineswegs nur in ausgewiesen

sakralen Orten wie Sufischreinen statt, sie waren vielmehr üblich bei

jedweder öffentlichen oder privaten Veranstaltung – von Hochzeiten

über Landmessen, oder private Feiern (Vgl. Baily)

[13] Die heterotopische Funktion des Ortes wurde nun von der

Videoplattform übernommen. Die Kommentare zu Khomaris

Tanzperformace zeigen, dass dieses heterotopische Szenario bis

heute, 30 Jahre nach der Aufnahme des Videos, Zuschauer zu den

kontroversesten (Selbst)reflexionen hinreißt.



[14] Foucault.

[15] Annemarie Schimmel, Mystische Dimensionen des Islam: Die

Geschichte des Sufismus, 6th edn (Frankfurt am Main: Insel

Verlag, 1995). S. 410

[16] Eigene Aufnahme des Autors

[17] Foucault.

[18] Schimmel. S.595

[19] Das ist der ketzerische Gedanke – Gott im Körper sich

anzuähneln. Es sind diese Ideen, die den mystischen Strömungen des

Islam bis heute der Orthodoxie suspekt sind.

[20] Schimmel. S. 542

[21]Martin Endres, ‘Der Poetische Raum. Überlegungen Zu Einer

Konfigurativen Poetik’, in Raumlektüren: Der Spatial Turn Und Die

Literatur Der Moderne, ed. by Tim Mehigan and Alan Corkhill

(transcript Verlag, 2014) <http://www.academia.edu/5778780/

Der_poetische_Raum._%C3%9Cberlegungen_zu_einer_konfi

gurativen_Poetik_full_text_> [accessed 24 August 2016].

[22]Endres.

[23]Endres.

[24]Endres.

SCHLAFFKE.COM

ABOUT
German documentary filmmaker, researcher and writer Markus
Schlaffke works on questions of performative memory, the
aesthetics of archives and researches the intertwined cultural

http://schlaffke.com/
http://schlaffke.com/


history of modernity between India, Afghanistan and Germany.

CONTACT
Markus Schlaffke
Erfurter Straße 17
99423 Weimar

markusschlaffke@hotmail.com
+49 179 9 205 389

IMPRINT

mailto:markusschlaffke@hotmail.com
mailto:markusschlaffke@hotmail.com
tel:+491799205389
tel:+491799205389
http://schlaffke.com/impressum
http://schlaffke.com/impressum
http://schlaffke.com/impressum

