SCHLAFFKE.COM

DAS KABULER MUSIKERVIERTEL
KUCHEH KHARABAT: GESCHICHTE
EINER LAGE

Seit seiner Einrichtung in den 1870er Jahren hat das Kabuler
Musikerviertel Kucheh Kharabat die Phantasie vieler Afghanen
befliigelt. Das Viertel wurde seither als Ort betrachtet, an dem
lange Zeit traditionelle Lebens- und Uberlieferungsformen das
Leben seiner Bewohner pragten, bis diese zunehmend in
Konflikt und Austausch mit Entwicklungen der Moderne
gerieten. Aus solchen Verortungen zwischen Tradition und
Moderne wird heute meist die Rolle von Musik bei der Formung
kultureller Identitdten in Afghanistan bestimmt.

Meist wird die Kucheh Kharabat als Ort eines traditionellen
Kontinuums beschrieben und ist damit zu einer Chiffre
nationalen Kulturverstandnisses geworden, die beinahe
verdeckt, wie der Ort neben der symbolischen, eine tatsachliche

raumliche Wirkung entfaltet hat.


http://schlaffke.com/
http://schlaffke.com/

Manchmal bin ich der Himmel, manchmal bin ich Gottes
Thron,

manchmal bin ich Negation, manchmal Affirmation
Manchmal bin ich Moschee, manchmal bin ich Kirche,
und manchmal bin ich Kaaba und Mekka.

Oh Sufi, hire auf den Sinn meiner Worte,

Ich bin der Spiegel von Gottes Sein. Ich bin die
Himmelssonne.

Ich bin die Seele von Kharabat, ich bin der Geliebte von
Kharabat.

(Mastan Shah Kabuli) [1]

Von der kleinen Gasse in der Kabuler Altstadt sind zweifellos
Wirkkrifte auf gegenwartige afghanische Identitdten
ausgegangen. Neben den Vorstellungen von einer Kontinuitat
kultureller Uberlieferung ist das aber nicht zuletzt der Fihigkeit
gedankt, scheinbar diskontinuierliche, unvereinbare und
kontroverse Ideen an einem Ort gemeinsam zur Vorstellung zu
bringen. Dieser Vorgang ldsst sich besser begreifen, wenn man
nicht nur den zeitlichen Linien der Uberlieferung, der Tradition
und der Geschichte ihrer Briiche und Transformationen folgt,



sondern vielmehr die Raume und raumlichen Anordnungen in
Betracht zieht, in denen sich solche Transformationen vollzogen
haben. Die Geschichte der Kucheh Kharabat zeigt sich dann als
eine Geschichte von raumlichen Anordnungen, in der sich der
empirische Raum, der soziale Raum und der poetische Raum
ineinander entwickeln. Diese Raume haben in der Kucheh
Kharabat eine gemeinsame Geschichte, zu deren Erkundung aus
einer topografischen Perspektive ich hier einige Vorschldige
machen will

1. Eine verwiistete Lage

https://search.alexanderstreet.com/preview/work/

bibliographi —— I

In einer S5zene seines Dokumentarfilms , A Kabul Music Diary® [2]
aus dem Jahr 2003, geht John Baily, der Macher des Films,
gemeinsam mit dem Kabuler Rubabspieler Ghulam Hussain
durch die Triimmer der Kucheh Kharabat in der Kabuler Altstadt.
Die Szene ist in besonderer Weise erschiitternd, denn die
Lehmbauten des ehemaligen Musikerviertels sind buchstdblich
dem Erdboden gleichgemacht. Der Musiker fiihrt den



Filmemacher durch seinen von Granaten eingeebneten
Geburtsort und identifiziert dabei die Lage von Wohnhdusern der
angesehensten Kabuler Musikerfamilien. Anhand von vagen
Lehmanhdufungen lassen sich deren Grundrisse gerade noch
erahnen. Die Zerstorung hat auf diese Weise das soziale Gefiige
der Kiinstlergesellschaft, die hier ihr Zuhause hatte,
gewissermafen als Kartenabdruck im Boden freigelegt — eine
Karte, die nun erst vor Ghulam Hussain ausgebreitet sichtbar
wird und die er im Gehen aus der Erinnerung beschriftet: ,,Hier
war das Haus von Ustad Sarahang, hier war das Haus von Ustad
Rahim Bakhsh, hier war das Haus von Ustad Mohammad
Omar...

Ghulam Hussein rekonstuiert auf diese Weise eine
Erinnerungsgeschichte afghanischer Musik auf einer mentalen
Karte aus Namen, Texten und Klangen. Die Kucheh Kharabat
kommt dabei als das konkrete Stadtviertel, ebenso wie als ein Ort
der Andersheit im Verhadltnis zur angrenzenden Stadt in den
Blick. Seit Foucault 1967 den Begriff der Heterotopie gepragt hat,
wurde diese These schon auf so gut wie jeden gegenwartigen
Stadtraum ilibertragen, aber auf kaum einen Ort treffen
Foucaults Uberlegungen zum heterotopischen Potential von
Orten so zu, wie auf das Kabuler Musikerviertel. In seinem
Aufsatz aus dem Jahr 1967 definiert Foucault eine Reihe von
Eigenschaften fiir Orte, die gegeniiber dem sozialen Gefiige der
Gesellschaft eine Sonderrolle einnehmen.

Heterotopien ware demnach wirkliche Orte, wirksame Orte, die in
die Einrichtung der Gesellschaft hineingezeichnet sind, sozusagen
Gegenplazierungen oder Widerlager, tatsdchlich realisierte Utopien,
in denen die wirklichen Pldtze innerhalb der Kultur gleichzeitig
reprdsentiert, bestritten und gewendet sind, gewissermafen Orte
auBerhalb aller Orte, wiewohl sie tatsdchlich geortet werden konnen.
[3] Sie wdren auf3erdem ,,Orte, die in Beziehung mit allen anderen
Orten stehen, aber so, dass sie alle Beziehungen, die durch sie
bezeichnet, in ihnen gespiegelt und tiber sie der Reflexion zugdnglich
gemacht werden, suspendieren, neutralisieren, oder in ihr Gegenteil



verkehren.“ [4]

Die Wirkungen, die von der Kucheh Kharabat ausgingen, sind
genau in dieser Art widergelagert und der zerstorte Ort in Kabul
steht auf diese Weise bis heute in Verbindung nicht nur mit den
Erinnerungen der Afghanen sondern nun auch mit den
Institutionen des Westens, die in gegenwartige afghanische
Kulturpolitiken verwickelt sind und so auch deren Lagerung
spiegelt. In welcher Weise der wirkliche Ort Kharabat sich als
heterotopisch wirksamer Ort in seine Umgebung
hineingezeichnet hat, und wie sich die utopische Aufladung des
realen Ortes vollzieht, will ich im Folgenden genauer erortern.

2. Historie des Raums

Foucault skizziert zundchst in seinem Aufsatz die Historizitat
des Raums in der abendldndischen Erfahrung. Demnach wadre
das mittelalterliche Denken in Lokalisierungen abgelost von
einem Prozess der Ausdehnung, der heute in eine Erfahrung von
Lagerungsbeziehungen miindet. Die Geschichte der Kucheh
Kharabat beginnt zu einem Zeitpunkt, als diese abendldndische
Erfahrung sich schon weit in den Orient hinein erstreckt hatte.
Karten von Kabul Ende des 19. Jahrhunderts zeigen die Stadt
eingespannt in die geopolitische Interessenlage. Es handelt sich
um britische Militarkarten, welche die Aufmarschrouten der
britischen Strafexpedition von 1878 festhalten. Sie sind
ausgerichtet auf den Bala Hissar, den Festungsberg, auf dem sich
der Palast der Kabuler Amire befand. Amir Sher Ali Khan, der
Afghanistan in den 1860er Jahren regierte, hatte den Anlass fiir
die britische Intervention mit der Einrichtung einer russischen
Gesandtschaft in Kabul geliefert. Die Anglo-Russischen
Interessen waren schon 1869 auf einer Konferenz im indischen
Ambala diskutiert worden, an der Amir Sher Ali Khan
teilgenommen hatte. Vermutlich wahrend dieser Verhandlungen
beeindruckte ihn die Musikkultur am Hof des indischen
Flrstentums. Der Eindruck muss so nachhaltige Wirkung gehabt



haben, dass Amir Sher Ali Khan in Folge indische Musiker fiir
seine eigene Residenz in Kabul engagierte. Die Ankunft dieser
Griindergeneration der Kabuler Musikerelite war derart zu
diesem Zeitpunkt schon eingeflochten in die Konfliktlandschaft,
die Afghanistan bis heute darstellt.[5]

Die Kucheh Kharabat - die Stralie, in der die Musiker angesiedelt
wurden, befindet sich nordwestlich des Festungsbergs, in
unmittelbarer Nihe der Residenz. Die Musiker traten von dort
aus ihren Dienst am Hof an. Thre Aufgabe bestand aber nicht nur
in der Reprasentation und Unterhaltung, sondern auch in der
Unterrichtung der Fiirstenfamilie, die auf eine kiinstlerische
Bildung Wert legte. Mit der Ansiedelung der indischen Musiker
am Fuf® des Festungsberges, war damit dort aufierhalb des
Machtzentrums und auch in Opposition zu den Praktiken am Hof
selbst, ein spezifisches Bildungsideal installiert. In diesem
Gegeniiber war schon ein erstes lokales Widerlager angelegt und
ein Raum eroffnet, der anderen Regeln gehorchte. Denn im
Unterricht kehren sich die Machtverhdlmisse um. Amir Sher Ali
Khan wie auch sein Nachfolger Abdur Rahman lernten beide von
ihren Hofmusikern das Rubabspiel.



Ustad Qassim (2nd man sitting from the left) with Ustad Faiyaz Khan

Source: Book of commemoration for the first anniversary after Ustad Qasim's
death

(online Ressource University of Arizona)

Neil McGregor schildert eine vergleichbare Situation anhand
einer Moghulminiatur aus dem 16. Jahrhundert. Die Abbildung
zeigt einen Prinzen, der einen Derwisch aufgesucht hat, um
religidse Belehrungen zu empfangen. McGregor weist auf die
ungewdhnlich devote Haltung des Prinzen gegeniiber dem
religidsen Lehrer hin und hilt eine dhnliche Darstellung eines
europdischen Konigs zur selben Zeit fiir schwer vorstellbar.[6]
Diese Art des Verhaltnisses von Macht und Kunst nimmt eine
Sonderstellung ein. Die Fiirstenbildung am Kabuler Hof des 19.
Jahrhunderts wird in vielem dem Vorbild aus dem Moghulreich
entsprochen haben. Fiir die in der Kucheh Kharabat angesiedelten
Musiker bedeutete das einerseits eine existentielle Abhingigheit
von ihrem Patronat, die aber auch von der Toleranz alternativer
Praktiken bedingt war.



Diese anderen Praktiken hatten einen Ort, zu man sich
hinbewegen musste, oder von dem aus man sich bewegte und
der durch eine ganze Reihe von Ritualen vom gewdhnlichen
Raum der Gesellschaft abgetrennt war.[7]

Zundchst war diese Bewegung nicht auf die Stadt hin
ausgerichtet, sondern auf den Palast. Fiir die Stadt stellte das
Musikerviertel zundchst den realen anderen Raum nur insofern
dar, als seine Qualitdten der Herrscherfamilie vorbehalten

Warern.

Diese Ausrichtung dnderte sich im Verlauf der nachsten 100
Jahre deutlich und mit der Richtungsanderung ging eine
Anderung der lokalen Praktiken und Wirkungen einher.

Baily beschreibt, wie sich tiber die Abfolge von wenigen
Generationen das Selbstverstandnis und die Praxis der Musiker
aus der Kucheh Kharabat stetig verschiebt. Diese Verschiebung
zeichnet sich zundchst als asthetischer Prozess ab. Sie beginnt
mit einer Verschmelzung verschiedener musikalischer Elemente
- namentlich der indischen Form der Ghasalvertonung, der
khorasanischen Art der freien Verkniipfung von Gedichtversen
und dem landlichen Stil extatischer Instrumentalsektionen aus



der Pashto-Vollksmusile Diese Elemente verbinden sich laut
Baily zu einer autarken Identitat Kabuler Kunstmusik, die zu
Beginn des 20. Jahrhunderts gemeinsam mit der Idee einer
homogenen afghanischen Nationalidentitdt konstruiert wird.[8]

(9]

Es wundert nicht, dass in der Folge die Migration von Ideen der
Moderne nach Afghanistan entlang von medientechnischen
Bewegungen verlduft. Fiir die Musiker in der Kucheh Kharabat
vollzog sich ganzlich ein raumlicher Paradigmenwechsel mit der
Einrichtung des ersten Kabuler Radiosenders. Radio Afghanistan
riickte den Palast aus dem Blick des Musikerviertels und
erdffnete stattdessen eine Aussicht zundchst auf die Stadt und
mit der Installation eines lingerwelligen Senders schliefilich das
ganze Land.

Die Bewegungen der Musiker verlaufen von nun an zwischen
ihrem Wohnort am Rande der Altstadt und der Radiostation im
Zentrum der neugewachsenen biirgerlichen Viertel. Damit riickt
die Kucheh Kharabat einerseits geografisch an den Rand der
Stadt und ragt gleichzeitig immer starker in ihre Mitte hinein.

In der Folge entfaltet sich die heterotopische Wirkung dieses
anderen Ortes, der in der Lage war, die kontroversesten Formen
an einem Platz zu vereinen.



Manchmal bin ich Moschee, manchmal bin ich Kirche,
und manchmal bin ich Kaaba und Mekka.

(Mastan Shah Kabuli)

3. Unvereinbare Orte am gleichen Platz

Beltoon wa Khomari House Party Part 1

Ein Video auf Youtube unter dem Titel ,,Beltoon wa Khomari
House Party Part 1“ zeigt eine Szene, die sich Anfang der 1980er
Jahre so wiederholt in einem der Hauser der Kucheh Kharabat
zugetragen haben diirfte.

Wir sehen eine Party im Zustand fortgeschrittener Entgrenzung.
Eine Gruppe von Musikern spielt. Die Aufmerksamkeit der
Kamera gilt der Sangerin Khomari, die uniibersehbar eine
aulergewoOhnliche Erscheinung darstellt.

Die junge Frau sitzt vor den Musikern auf dem Boden. Sie tragt
ihre langen dunklen Haare offen. Schweif3 1auft ihr iber die Stirn.
Immer wieder zieht sie an einer Zigarette offensichtlich
narkotisierenden Inhalts. Sie singt augenscheinlich in stark
berauschtem Zustand. Auf3er Khomari befinden sich im Raum



ausschlief3lich Mdnner. Unter deren teils fassungslosen Blicken
und begleitet von Anfeuerungsrufen beginnt die junge Frau
extatisch zu tanzen, bis sie sich erschopft wieder zu Boden setzt.
[10]

Afghani Kharabat Music

Eine zweites Video unter dem Titel ,,Afghani Kharabati Music*
zeigt eine Gesangsmeditation in einem Kabuler Sufischrein. Die
Aufnahme entstand in den 2000er Jahren, hatte sich aber in
dieser Form auch zeitgleich mit Khomaris rauschhafter
Tanzeinlage beobachten lassen, z.B. im Asheqan wa Arefan —
einem Sufischrein, der unmittelbar an die Kucheh Kharabat
grenzt und in dem solche Sufi-Meditationen regelmadRig von den
Bewohnern der Kucheh Kharabat besucht wurden. Wir sehen den
Schrein dichtgedrangt mit Mdnnern gefiillt, die begleitet von
einem kleinen Ensemble von Musikern in Trance fallen. Helfer
verteilen Tee, fromme Manner in Mediation versunken,
klatschen den Rhythmus der Musik mit Klangholzblocken oder
mit den Handen. Der Sanger stimmt ein Ghasal an, welches das
Konzept mystischer Transgression schon im Titel hat: ,,Man
jane Kharabatam, Shon jane Kharabatam — ich bin der Geliebte
von Kharabat.“ Die Zuhorer zeigen verschiedenste Reaktionen
von Trancezustdanden und reagieren mit unterschiedlichsten




lebhaften Gesten auf die Verse des Ghasals, die der Sanger
vortragt.[11] [12]

In den beiden Szenen stellen sich zwei vollkommen
unvereinbare reale Orte im lokalen Zusammenhang dar —
Bordell und Heiligenschrein. Der Raum des Sakralen und des
Profanen kommen darin scheinbar miihelos gemeinsam
nebeneinander zur Vorstellung.

Wenn auch die kontroversen Praktiken auf die entschiedene
Ablehnung nicht nur des Klerus stof3en, sondern gesellschaftlich
vollkommen tabuisiert bleiben und so die extremsten
Gegenreaktionen provozieren, sind es doch genau diese
disparaten Praktiken, die zur heterotopischen Aufladung des
Ortes beitragen.[13]

Sie eroffnen erst jenen illusiondren Raum, der der Gesellschaft
ihre gegensatzlichsten Moglichkeitsformen vorfiihrt, und
entlarvt gewissermaflen den ganzen realen Raum und alle realen
Orte, an denen das menschliche Leben eingeschlossen ist, als noch
groBere Illusion.[14]

Rose und Spiegel, Sonne und Mond — was sind sie?

Wohin wir blicken, war dein Antlitz nur.

(Khwaja Mir Dard) [15]

4. Die Funktion des Spiegels


http://schlaffke.com/wp-admin/post.php?post=815&action=edit#_ftn15
http://schlaffke.com/wp-admin/post.php?post=815&action=edit#_ftn15
http://schlaffke.com/wp-admin/post.php?post=815&action=edit#_ftn15

@ Ustad Salim Bakhsh "Aheste Bero"
Markus Schlaffke

04:05

Wir machen einen Sprung in die ndhere Gegenwart, in eine
Szene, in der sich die utopische Aufladung des anderen Orts
Kharabat noch einmal fiir einen Augenblick vollzieht. Die Szene
spielt in einem Wohnblock des Mikrorayons im Nordosten
Kabuls.[16] In dem Plattenbau russischen Typs aus den frithen
1980er Jahren, hat die Familie Bakhsh eine Wohnung gemietet.
Der Name Bakhsh nimmt auf der Landkarte der Kabuler
Musikszene einen breiten Raum ein. Er wird besetzt von der
Erinnerung an den Sanger Ustad Rahim Bakhsh. Muhammad
Rahim Bakhsh wurde 1922 in der Kucheh Kharabat geboren. Der
Gesangsunterricht den er dort erhielt, fiel in die Zeit, in der das
Kabuli Ghasal dabei war, seine spezifische Form zu finden. Im
Juli 2014 trifft ein Teil der weitlaufigen Familie Bakhsh in
besager Plattenbauwohnung zu einer Verlobungsfeier
zusammen. Eine Reihe von Rahim Bakhshs S6hnen, Enkeln und
Urenkeln haben sich auf dem Boden vor einem Fernsehschrank
niedergelassen. Die Wand schmiickt ein Teppich mit dem Bild
der Kaaba in Mekka. Ein Harmonium wird gebracht. Auf die Bitte
des Besuchers um ein Lied, dass die Bedeutung von Kharabat
wiedergibt, beginnt Raji Bakhsh, ein Ghasal vorzutragen. Er
singt zundchst noch ohne Worte einstimmende Melodiefiguren,
die von seinen Briidern erganzt werden. In den so eroffneten
Klangraum, setzt der Text mit folgender Zeile ein: ,,...nachdem
mich dein Blick getroffen hat, werden die Worte Schenke und
Weinglas nie wieder das gleiche bedeuten...“



Es ist dieser Moment, in dem sich das ganze semantische Feld
des Begriffs Kharabat entfaltet, denn jedes einzelne dieser Worte
stellt im Medium des Ghasalverses eine mehrfach codierte
Reprasentation dar. Ein Worterbuch der Sufi-Terminologie
wiirde eine erste Entschliisselung folgendermafen vornehmen:
Wein/Weinglas = Gottesliebe, Weinschenk = Gott, Schenke =
Herz des Mystikers. Es handelt sich dabei aber zundchst nur um
Konventionen, die den Eingang in einen speziellen
Erfahrungsraum markieren.

Es ist notig, die Topografie dieses Raums etwas genauer zu
betrachten, denn der mystische Erfahrungsraum ist
bemerkenswerterweise im Bild des Spiegels aufgehoben.
Foucault hatte ja das Bild des Spiegels herangezogen, um die
Verflechtung von utopischem und realem Raum zu
demonstrieren, in welcher der reale Spiegel eine

Differenzerfahrung erzeugt:

,Durch den Spiegel entdecke ich, dass ich nicht an dem Ort
bin, an dem ich mich befinde, da ich mich dort driiben sehe.
Durch diesen Blick, der gleichsam tief aus dem virtuellen
Raum hinter dem Spiegel zu mir dringt, kehre ich zu mir
selbst zurtick, richte meinen Blick wieder auf mich selbst und
sehe mich nun wieder dort wo ich bin. Der Spiegel
funktioniert als Heterotopie, weil er den Ort, an dem ich bin,
wdhrend ich mich im Spiegel betrachte absolut real in
Verbindung mit dem gesamten umgebenden Raum und
zugleich absolut irreal wiedergibt, weil dieser Ort nur tiber
den Punkt jenseits des Spiegels wahrgenommen werden
kann.[17]

Michel Foucault



Foucaults Spiegelbild steht in einer gewissen Analogie zum
mystischen Erfahrungsraum, insofern es einer subjektiven
Wahrnehmungskorrektur dient.In der Sufiterminologie wird der
Standort des Spiegels aber leicht verschoben. Muhammad Nasir
Andalib, ein Sufi-Mystiker aus dem 18. Jahrhundert, spricht vom
Wort Allahs, dass ,,in der Farbe des Lichts auf den Spiegel der
Einbildungskraft geschrieben ist.“[18]

Der Spiegel, der die Differenzerfahrung des Subjekts moglich
macht, wird auf diese Weise in das Subjekt selbst hineingeriickt.
Damit wird der Blick aus dem virtuellen utopischen Raum, zum
Blick Gottes, der auf den Gottschauenden fallt. Dieser Spiegel ist
nicht der reale heterotopische Spiegel Foucaults. Er ist dennoch
ein analoges Raummodell, aus dem hochst reale Praktiken
abgeleitet werden.

Denn fiir den mystischen Adepten folgt aus seiner eigenen
Differenzwahrnehmung ein Prozess der Entsubjektivierung —
eine schrittweise durch Praktiken der Askese und Extase
eingeiibte Mimesis an die gottliche Einheitserfahrung.[19]

Es handelt sich dabei um Praktiken, die hartndckig die
Subjektstrukturen abtragen. Khwaja Mir Dard, ein weiterer
Mystiker aus dem 18. Jahrhundert stellt das Spiegelbild als
Praxismodell folgendermaf3en vor:

,Meine Triibe ist der Aufglanzpunkt des Lichtstrahls der
Reinheit. Wie sehr ich auch Eisen sein mag, Stoff doch fiir den
Spiegel bin ich.“[20]

Khwaja Mir Dard

In dieser Metapher wird die Seele so zu einem Spiegel, dessen
getriibter Zustand solange poliert werden muss, bis der
materielle Korper selbst mit dem Aufglanz gottlicher Allheit in



Ubereinstimmung gebracht ist.

Die Musiker der Kucheh Kharabat waren ganz gewiss keine
Sufiheiligen. Wenngleich auch eine Reihe von prominenten
Sangern wie Ustad Sarahang aktive Mitglieder in Sufi-Orden
waren, ist die Alltagspraxis der Musiker wohl eher im Bereich
des Profanen zu suchen. Aber innerhalb der dichterischen
Konzepte halten sich die Kabuler Sangerpoeten auf eine gewisse
Weise im utopischen Raum und im materiellen Raum zugleich
auf und es gelingt ihnen offenbar, zwischen diesen beiden einen
Prozel3 der Vermittlung zu stiften.

Foucault hat offengelassen, in welcher Weise der heterotopische
Ort utopisch affiziert wird. Die Frage ist nun, ob sich dieser
Vorgang aus dem Verhaltnis des poetischen Raums zum realen
Raum genauer bestimmen lasst.

Ich bin der Spiegel von Gottes Sein.
Ich bin die Himmelssonne.

(Mastan Shah Kabuli)

5. Der poetische Raum

Viele der mystischen Ghasale, die zum Kernrepertoire der Sanger
aus der Kucheh Kharabat gehorten, formulieren provokante
Gedanken. Einen Teil ihrer Wirkkraft verdanken sie zweifellos
dieser politischen Ebene, die in den Texten auch angelegt ist.
Liegt darin aber auch die Wirkung, in der die
Zuhorergenerationen so nachhaltig angeriihrt wurden?

Die Namensgebung des Musikerviertels gibt einen Hinweis
darauf, dass dieser Frage auch mit Uberlegungen zum
poetischen Raum nachgegangen werden muss, denn als
Ortsname ist der Begriff Kharabat gewissermaflen etymologisch



in die Struktur mystischer Poesie eingebunden. Der Name ist
zundchst aus dem arabischen <I_a (charaba) fiir Ruine abgeleitet.
Im Persischen wird er au3erdem als Synonym fiir Schenke,
Spielcasino und Bordell genutzt. In der Sufiliteratur taucht der
Begriff durchgehend als metaphorische Institution auf, wo er
eben jenen eingeebneten, verwiisteten, ruinierten — und so fiir
die Unio Mystica bereiteten Seelenzustand meint, und so die
typische Verwirrung in der Rezeption mystischer Poesie stiftet.
Die Interpreten der doppeldeutigen Verse suchen daher meist
nach den Beziehungen zwischen den wortlichen und
metaphorischen Ebenen und fragen, ob man sie profan oder
sakral interpretieren miisse, ob Rumi den leibhaftigen oder den
gottlichen Geliebten anspricht, ob die Kucheh Kharabat ein
Heiligenschrein oder ein reales Bordell sei.

Zweifellos war sie letzteres auch. Die Rezeption beldsst es denn
auch meist bei dieser Feststellung — die mystische Poesie wiirde
zwischen den Polen des Profanen und Sakralen schillern, und
ihre poetische Qualitdt lage in diesem Schwebezustand, der
einen alternativen Blick auf den realen Raum, und damit eine
Neuperspektivierung der individuellen Erfahrung moéglich
macht.

Den realen Raum wiirde der poetische Ausnahmezustand
schmiicken und durch die Sonderrolle der Poesie auszeichnen.

Fiir den Literaturwissenschaftler Martin Endres liegt dieser
Deutung jedoch eine eingeschrankte Vorstellung des poetischen
Raums zugrunde, die permanent nach Entsprechungen der
fiktionalen Objekte im empirisch-geografischen Raum sucht. Als
>poetisch<« wiirde in dieser Sichtweise der Raum meist dann
Kklassifiziert, ,,wenn die (fiktionalen) Objekte keine eindeutige und
logische Topologie bzw. storungsfreie Orientierung im empirisch-
geographischen Raum mehr zulassen.“[21]

Martin Endres schldgt statt dessen in seinem Aufsatz
,Uberlegungen zu einer konfigurativen Poetik“ vor, dass Dichtung
nicht (nur) eine alternative Perspektive auf etwas ihr AuBerliches
darstellt. Vielmehr miisse Poesie als ein Raum gedacht werden, der



negiert, geographisch zu sein, der nicht lokal situierbar ist, auch
nicht in der Sprache, sondern der durch die Sprache und als ein
ausgezeichnetes Sprechen schon immer Raum ist.[22]

Demnach wiirde erst dann, wenn keine realen (sprachlichen)
Entsprechungen zwischen dem poetischen Raum und dem
empirischen mehr méglich sind, eine Ubertragung des
utopischen auf den realen Raum moglich. Hier konnte der
Moment bezeichnet sein, in dem Orte mit utopischen Potential
aufgeladen sich als Heterotopie darstellen, und auch Endres
denkt diese Ubertragung bewusst induktiv:

,,Die Ordnung des physikalischen Raumes kann nur von Seiten des
Poetischen erfahren und gedacht werden, jedoch nicht umgekehrt.
Jede Applikation und Ubertragung des AufSersprachlichen auf den
sprachlichen Raum wird der monadisch-immanenten Logik des
Letztgenannten nicht gerecht und degradiert das Poetische zur
sekunddren Reprdsentation, zur dsthetischen Kopie.“[23]

In dieser Weise stellen der sakrale und der profane Raum keine
Gegensatzpaare mehr dar. Mit anderen Worten, es spielt
tiberhaupt keine Rolle, ob Kharabat nun der Ort ist, an dem die
Gottesliebe ausgeschenkt wird, oder realer
Schwarzmarktschnaps.Vielmehr kann der eine Ort nur durch das
Durchlaufen des anderen erfahren werden.

Das ist der Einsatzpunkt auf den die Ghasalzeile trifft. Es ist der
Moment, in dem Rafi Bakhsh und alle seine Vorgdnger die Zeile
ausgesprochen haben und in der den Zuhorern ihre Situation
offenbar wird. Endres macht weiterhin auf den Moment der
Realisierung aufmerksam, in welcher sich ,,Das Subjekt durch die
Strukturlogik des poetischen Raumes einer Ordnung bewusst wird,
die es schrittweise selbst (mit)entfaltet und die schlieBlich zugleich
auf die Ordnung verweist und die Ordnung erfahrbar macht, in der es
sich bereits vor dieser Tdtigkeit befunden hat: dem geographisch-
auBlersprachlichen Raum.“[24]

Als mit den Scud Raketen des Mudshaheddin Warlords
Gulbuddin Hekmatyar im Biirgerkrieg 1992 die
Machtverhadltnisse um Kabul neu vermessen wurden, legten die
Schussbahnen ein weiteres Mal ein neues Raster von politischen



Koordinaten iiber die Stadt. Es erweiterte eine Reihe von
Perspektivierungen, in der auch die Lage der unscheinbaren
Kiinstlergasse Kucheh Kharabat mehrfach neu bestimmt wurde.
Hekmatyars Scud-Raketen schlugen schliefllich auch in das
semantische Herz des Ortes ein, denn unter den schillernden
Assoziationen, die der Topos Kharabat in der persischen Sufi-
Poesie aufruft, ist es die Bestimmung von Kharabat als Ruine, die
an dem realen Ort auf tragische Weise zu sich gekommen ist. Die
mystische Metapher bezeichnet jedoch den verwiisteten Zustand
der Seele, in dem die widerstandigen Strukturen des Subjekts
eingeebnet sind und so durchldssig fiir die Erfahrung der
Gottesbegegnung werden. Die Funktionen, die dem realen Ort
Kharabat aus dem psychohygienischen Modell der mystischen
Poesie heraus zukamen, werden in den heutigen
Identitatsfindungen von vielen Afghanen schmerzlich vermisst.
Denn die Heterotopien des Kabuls von heute sind die Wedding
Halls, Shopping Malls, Guarded Communities, Verbunkerten
Botschaften und die Kolonien auf3erhalb der Grenzen — also wir
selbst.

[1]John Baily, Songs from Kabul: The Spiritual Music of Ustad Amir
Mohammad, SOAS Musicology Series (Burlington, VT: Ashgate,
2011)

[2] Royal Anthropological Institute of Great Britain and Ireland.,
A Kabul Music Diary, Ethnographic Video Online, Volume 2
(London, UK : Royal Anthropological Institute, 2003).

[3] Michel Foucault, ‘Von Anderen Raumen’, in Raumtheorie.
Grundlagentexte Aus Philosophie Und Kulturwissenschaften, ed. by
Stephan Giinzel, Jorg Diinne, and Hermann Doetsch, Suhrkamp-
Taschenbuch Wissenschaft : Stw. — Berlin : Suhrkamp, 1968-,
1800 (Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1967), pp. 317—-27.

[4] Foucault.



[5]John Baily, War, Exile and the Music of Afghanistan: The
Ethnographer’s Tale, SOAS Musicology Series (Burlington, VT:
Ashgate Publishing Company, 2015).

[6] Neil MacGregor, Eine Geschichte der Welt in 100 Objekten,
trans. by Andreas Wirthensohn, Annabel Zettel, and Waltraud
Gotting, 6th edn (Miinchen: C.H.Beck, 2015).

[7] Es handelt sich um die in den indischen Gharanas tiblichen
Rituale der Stiftung von Lehrer/Schiilerbeziehungen, Regeln der
Familienstandsbewahrung und um andersartige religiose Formen, in
denen mystische Praktiken der Sufi-Orden in Opposition zum
orthodoxen Islam ausgelibt wurden.

[8] Baily.

[9] Diese dsthetischen Transformationen war nicht nur eine
stilistische Frage, sondern etablierten auch ein Format als
kiinstlerisches Ideal, dass in besonderer Weise geeignet war,
komplexe und kontroverse Inhalte in den Alltag der Zuhdrer hinein
zu vermitteln.

[10] https://www.youtube.com/watch?
v=y_ 6qRZ-4Qil&list=PLpj-LsviZeqwL-X559Q6599V4FgsUx9XO

[11] https://www.youtube.com/watch?
v=DgjX08ncfaU&list=PL6D56692F59D0AEF3

[12] Konzerte, auf denen vorrangig Ghasale mystischen Inhalts
vorgetragen wurden, fanden keineswegs nur in ausgewiesen
sakralen Orten wie Sufischreinen statt, sie waren vielmehr tiblich bei
jedweder oOffentlichen oder privaten Veranstaltung — von Hochzeiten
liber Landmessen, oder private Feiern (Vgl. Baily)

[13] Die heterotopische Funktion des Ortes wurde nun von der
Videoplattform iibernommen. Die Kommentare zu Khomaris
Tanzperformace zeigen, dass dieses heterotopische Szenario bis
heute, 30 Jahre nach der Aufnahme des Videos, Zuschauer zu den
kontroversesten (Selbst)reflexionen hinreif3t.



[14] Foucault.

[15] Annemarie Schimmel, Mystische Dimensionen des Islam: Die
Geschichte des Sufismus, 6th edn (Frankfurt am Main: Insel
Verlag, 1995). S. 410

[16] Eigene Aufnahme des Autors
[17] Foucault.
[18] Schimmel. S.595

[19] Das ist der ketzerische Gedanke — Gott im Korper sich
anzudhneln. Es sind diese Ideen, die den mystischen Stromungen des
Islam bis heute der Orthodoxie suspekt sind.

[20] Schimmel. S. 542

[21]Martin Endres, ‘Der Poetische Raum. Uberlegungen Zu Einer
Konfigurativen Poetik’, in Raumlektiiren: Der Spatial Turn Und Die
Literatur Der Moderne, ed. by Tim Mehigan and Alan Corkhill
(transcript Verlag, 2014) <http://www.academia.edu/5778780/
Der_ poetische_ Raum._ %C3%9Cberlegungen_ zu_ einer_ konfi
gurativen_ Poetik full text > [accessed 24 August 2016].

[22]Endres.
[23]Endres.

[24]Endres.

SCHLAFFKE.COM

ABOUT

German documentary filmmaker, researcher and writer Markus
Schlaffke works on questions of performative memory, the
aesthetics of archives and researches the intertwined cultural


http://schlaffke.com/
http://schlaffke.com/

history of modernity between India, Afghanistan and Germany.

CONTACT

Markus Schlaffke
Erfurter StraBe 17
99423 Weimar

markusschlaffke@hotmail.com
+49 179 9 205 389

IMPRINT


mailto:markusschlaffke@hotmail.com
mailto:markusschlaffke@hotmail.com
tel:+491799205389
tel:+491799205389
http://schlaffke.com/impressum
http://schlaffke.com/impressum
http://schlaffke.com/impressum

